

# День Святой Троицы. Пятидесятница

Все в этом мире имеет свое начало. Люди привыкли отмечать начало доброго события: рождение в мир нового человека, создание новой семьи, начало школьного пути первоклассника. Сегодня все мы отмечаем день рождения Святой, Соборной и Апостольской Церкви. И это событие стало главным событием не для одного человека или одной семьи, а для всех людей, когда-либо живших на Земле. Господь наш Иисус Христос сотворил Церковь, чтобы каждый человек имел главное сокровище – Жизнь вечную! Сегодняшняя именинница – Церковь, главой которой является сам Христос. Церковь здесь подразумевается не как здание или храм, а как собрание верующих людей.

В этот день Церковь прославляет Святую Троицу – три Ипостаси Единого Бога: Отца, Сына и Святого Духа. Пожалуй, это и есть сердцевина всего Православного учения. Церковь на протяжении многих веков ломала копья, пытаясь доступным языком сформулировать этот Богооткровенный догмат. Это тот единственный случай, когда 1 равно 3, и 3 равно 1. То, что было бы абсурдом для математики и логики, является краеугольным камнем веры. Во многом мы не способны это осознать, потому что не задумываемся о различиях природы и личности. Например, если человек вдруг потеряет руку или ногу, то он не перестанет быть собой. Если человек потеряет память в результате амнезии, его личность останется той же. Если он потеряет интеллектуальные способности, его личность останется той же. А значит, ни части тела, ни само тело, ни память, ни ум не являются личностью. Это всё – принадлежность человеческой природы. А личность - это "я", которое обладает этой природой. Можно сказать, что природа человека – это всё, отвечающее на вопрос "что?", а личность - на вопрос "кто?" Это разделение на личность и природу есть во всех разумных существах. Есть оно и в Боге. Поэтому христиане могут говорить, что Бог – один, ибо Он один по природе, и что Бог – Троичен, ибо у одной божественной природы есть Три Лица-Личности: Отец, Сын и Святой Дух.

Но какие бы мы ни приводили аналогии, мы не способны тайну Святой Троицы

понять своим разумом. Когда Блаженный Августин прогуливался по берегу моря, размышляя о тайне Святой Троицы, он увидел мальчика, который вырыл ямку в песке и переливал туда воду, которую зачерпывал ракушкой из моря. Блаженный Августин спросил, зачем он это делает. Мальчик ему ответил: «Я хочу вычерпать всё море в эту ямку!» Августин усмехнулся и сказал, что это невозможно. На что мальчик ему сказал: «А как же ты своим умом пытаешься исчерпать неисчерпаемую тайну Господню?». И тут же мальчик исчез.

Но что не подвластно человеческому разуму, доступно человеческому сердцу. Христианин приобщается к тайне Троицы не через рассудочное познание, а через покаяние, то есть всецелое изменение и обновление ума, сердца, чувств и всего нашего существа. Невозможно приобщиться к Троице, пока ум не сделается просветленным и преображенным. А знание человека совсем не меняет. Ты можешь быть экспертом в любом научном споре, но это не сделает тебя ближе к Богу. Простой пример. Каждый автолюбитель знает, что максимально разрешенная скорость в населенном пункте составляет 60 км в час. При этом почти каждый водитель старается ехать не быстрее 80 км в час, так как прекрасно знает, что за превышение в 20 км его никто не оштрафует. Т.е. знание правил дорожного движения совсем не защищает нас от их нарушения. Но все меняется, когда мы смотрим



на мир не через призму рационального знания, а через веру. Не случайно именно на вере Господь основывает Свою связь с людьми. Ведь Он мог бы избрать для этой цели разум, волю, какие-то иные человеческие качества. Но Он полагает в основу Своих отношений с человеком именно веру, которая одна только способна пробудить религиозное чувство, так как обнаруживает себя в совокупном действии всех сил и способностей человека. Вера - есть результат максимальной концентрации всего человеческого существа. И только в этом случае возможно изменение человеческой жизни. Только в этом случае мы можем быть уверены, что человек приложит все свои усилия, чтобы соединить свою жизнь со Христом.

При этом важно помнить, что вера это не только то, что может быть сокрыто в глубине человеческого сердца. Апостол Иаков дает каждому из нас четкий ориентир, к которому должен стремиться каждый верующий человек: «Вера без дел мертва» (Иак; 2:17) Поэтому проявление христианской веры для человека должно быть выражено не только в молитве и чтении Священного Писания, но и в стремлении послужить своему ближнему, т.е. тому, кто в данный момент нуждается в нашей поддержке. Сам Христос в притче о Страшном Суде говорит нам, что это будет главным критерием, определяющим нашу вечную жизнь. «Так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне» (Мф; 25:40).



# Кирпич

На I Вселенском Соборе шел спор с Арием о Божественной сущности Христа. И с яркой апологетической речью выступил святитель Спиридон Тримифунтский: «Мы веруем,

что Всемогущий Бог из ничего создал Своим Словом и Духом небо, землю, человека и весь видимый и невидимый мир. Слово это есть Сын Божий, Который сошел ради наших грехов на землю, родился от Девы,

# Тайна Святой Троицы

Вера в Бога-Троицу является основанием всего христианского веро- и нравоучения. При этом этот догмат непостижим на уровне рассудка, поэтому ни одна естественная философия не смогла возвыситься до учения о Триедином Боге. Но человечество на протяжении нескольких веков пыталось осмыслить эту тайну и выразить её на доступном языке. Многие люди, используя различные образы, пытались передать хотя бы крупицу этой тайны. Мы собрали для Вас самые яркие примеры таких образов.

жил с людьми, пострадал, умер для нашего спасения и затем воскрес, искупив Своими страданиями первородный грех, и совоскресил с Собою человеческий род. Мы веруем, что Он Единосущен и Равночестен со Отцем, и веруем этому без всяких лукавых измышлений, ибо тайну эту постигнуть человеческим разумом невозможно». А затем святитель показал и наглядное доказательство Единства во Святой Троице. Взяв в руки кирпич, он стиснул его вверх поднялся огонь, вниз потекла вода, а в руках осталась глина. «Се три стихии, а кирпич один», - сказал тогда святитель,

 так и в Пресвятой Троице – Три Лица, а Божество Едино».
 Солнце

Одна из наиболее известных аналогий: солнце, свет, тепло. Как солнце не мыслится без рождаемого им света и исходящего от него тепла, так и в Единотроичном Боге различаем Бога Отца, рождающего Сына, Самого Сына и исходящего от Отца Святого Духа. Об этом ярко говорил Дионисий Александрийский: «Всегда есть Христос, как Слово, Премудрость и Сила... Как сияние вечного Света, конечно, и Сам он вечен. Если всегда существует свет,

то, очевидно, всегда существует и сияние. О существовании самого света мы заключаем потому, что существует сияние, и свет не может быть не светящим... Если есть солнце, то есть и луч, есть и день; если нет ничего подобного, то трудно сказать, что есть и солнце... Бог же есть вечный Свет, не начинался и никогда не прекратится. Следовательно, пред Ним и с Ним находится и вечное Сияние, безначальное, всегда рождающееся и проявляющее Его. Это Сияние и есть Премудрость».

# Ручей

(Окончание на 3-й странице)

2 \_\_\_\_\_ Дорога Жизни \_\_\_\_\_

# Служи тому, кому присягнул

Предлагаем нашим читателям интервью настоятеля храма священномученика Харалампия в пос. Ковалево священника Александра Иванова.

## Давайте начнём с самого начала. Расскажите нашим читателям, как вы стали священником?

Я учился на филологическом факультете Тартуского университета. А в 80-е годы прошлого века Эстония была неким островком свободы. Там в свободном доступе была различная религиозная литература, и поэтому я имел возможность читать всё, к чему стремилась моя душа. В ту пору меня особо интересовала русская религиозно-философская литература - отец Сергий Булгаков, отец Павел Флоренский. Кроме того, в библиотеке города Тарту хранилась библиотека Псково-Печерского монастыря, которая была изъята после войны. И вся эта литература была доступна для нашего изучения. И. конечно, сами Печоры, которые находились всего в 100 километрах от нашего города, наложили особый отпечаток на мое воцерковление. Впервые в монастыре я оказался в 1983 году. И с тех пор эти поездки стали регулярными.

#### Что из себя тогда представляли Печоры?

- Первое впечатление: вот она - твердыня Православия. Наверное, каждый, кто прочитал книгу «Несвятые святые», испытывал похожие чувства: здесь каждый монах - личность. Ты душой чувствуешь, что у них есть что-то такое, что тебе попросту недоступно. У них есть ответы на те вопросы, которые преследуют тебя всю жизнь. У них за душой то, к чему ты интуитивно стремишься. Все то, что описывает в своей книге митрополит Тихон - все это открылось моему молодому сердцу. И мне очень хотелось прикоснуться к этому невероятному миру – миру молитвы и любви.

# - Что в советских институтах говорили про христианские образы в творчестве русских писателей? Казалось бы, все творчество Достоевского идет из Евангелия, но в советских школах умудрялись изучать Федора Михайловича, не сказав ни слова о Христе.

– В этом смысле Тартуский университет являлся неким оазисом духовности. В те годы там преподавали супруги Лотман и Минц – известные ленинградские ученые читали лекции о Православных мотивах в Русской литературе.

## Удивительно, потому что у нас такие курсы только сейчас начинают изучать.

 Нет, у нас в этом смысле точки над «і» расставлялись. Другое дело, что подробно эта тема не раскрывалась, но все вещи назывались своими именами.

# - Получается, что вам этого толчка хватило?

- Хватило для того, чтобы зажечь собственный огонёчек веры, который тогда горел елеем религиозно-философской литературы. Интересно, что в студенческие годы я увлекался творчеством Толстого. На моем столе всегда стоял его портрет кисти Крамского. И так случилось, что сразу после поступления в семинарию сильный порыв ветра низверг этот портрет на пол, он упал, и стекло рамки разбилось. Так

закончилась история моего увлечения идеями Толстого. Сама жизнь показала, что они ничего общего не имеют с Православным вероучением.

#### Как сложилась Ваша жизнь после окончания семинарии?

- Я собирался долго учиться хотел закончить академию. Но Господь управил иначе. Конец 80-х, развал страны, Эстония одна из первых выходит из состава СССР. И в это непростое время через ныне покойного Святейшего Патриарха Алексия Господь призвал меня на служение в Пюхтицкий монастырь. Там 9 июня 1991 года я был рукоположен в сан диакона, отучившись лишь 2 года в Ленинградской семинарии. Уже несколько позже я окончил заочное отделение Московской Духовной академии. Но в то время для меня началась академия практическая, которая во многом определила мою жизнь.

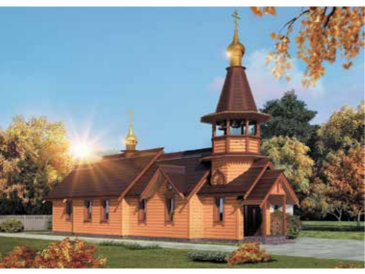
Эстония отделилась, была провозглашена независимость эстонского государства, и независимое эстонское государство стремилось иметь свою независимую Православную Церковь, отделившись от Московского Патриархата. Их стремление. к сожалению, поддержал Константинопольский Патриарх, и с начала 1993 года в Эстонии стал развиваться и углубляться раскол - все то, что сейчас мы видим на Украине. Можно сказать, что в Эстонии это происходило в варианте «light», а на Украине это происходит в варианте «hard». Как будто уже тогда отрабатывались приемы подрыва Православия.

В Эстонии полным ходом шёл процесс реституции, то есть возвращения имущества тем частным лицам или организациям, которые им владели на момент

щеннослужителю отказались оформить вид на жительство. Таким образом, 6 лет, вплоть до конца 2000 года, мы всей семьей жили вообще без документов. По большому счету, в любой момент нас могли депортировать без объяснения причин. Так мы и жили все эти годы. И что удивительно, все у нас получалось.

## А как развивались отношения между Церковью и государством? Между вновь образованными Церквями?

– До сих пор между Эстонской Церковью Московского Патриархата и Константинопольской Церковью в Эстонии общения нет. Что интересно: Константинополь направил туда в качестве архиерея грека, который окончил Свято-Сергиевский Институт в Париже, он знает русский язык. Представляете, какой лукавый ход? Вот вам, русские батюшки, архиерей, который говорит на русском языке. Но к счастью, никто в раскол не ушел. Сменил юрисдикцию лишь один священник, который скоропостижно скончался в 1993 году. К Константинополю ушли только эстонцы. Но те эстонцы, которые сохранили верность Московскому Патриархату - это адаманты. Показательный пример. У одного батюшки обманом отняли приход - собрали бабушек и сказали: вы за Россию или Эстонию - подпишитесь. Естественно, эстонцы подписались за свою страну, и это оформили как бумагу, что они переходят в Константинопольский Патриархат. Но батюшка этот на сделку не пошел и стал служить в русских приходах. На все уговоры властей он строго отвечал: «Буду служить с теми, кому я руку при хиротонии целовал». Вот и вся глубина и высота его богословия. Другого и не надо. Помните,



Таким будет храм в пос. Ковалево после окончания реконструкции, которая сейчас ведется прихожанами храма.

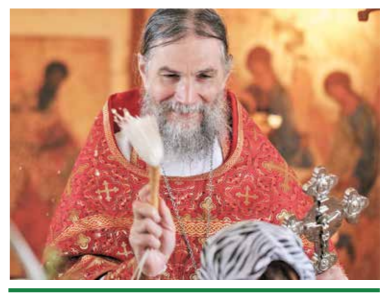
1940 года, когда Эстония вошла в состав СССР. Но для передачи имущества необходимо было факт владения подтвердить документально. В качестве Православной Церкви в Эстонии, которая имеет законное право на имущество, была провозглашена Православная церковь Константинопольского Патриархата. В результате этого приходы Московского Патриархата были лишены права юридического лица. Дошло до того, что мне как свя-

как Гринёв-старший в «Капитанской дочке» говорил младшему: «Служи, кому присягнул». Таких эстонских священников немного осталось, но это адаманты.

# - А как отношения склады-

вались между прихожанами?

— Очень болезненно. Но что хорошо: эстонские власти на местах не обостряли этот раскол. Например, мы жили в небольшом городке, 8 км от Таллина. У нас не только не отнимали квартиру, но и помогали реставрировать



Святая обязанность каждого священника — до конца своих дней служить тем, кому руку при хиротонии целовал.

храм - передали нам металл для кровли. Особенность эстонского законодательства - муниципальное образование имеет право в бюджет внести статью расходов на церковный ремонт. Правда, на таком основании они ремонтируют и кирху, и Православную церковь. Главный архитектор залез на купол, проверил, посмотрел, всё ли сделано, и тогда перевёл деньги рабочим. Местные власти с сожалением относились к этой ситуации. Все понимали, что это всего лишь политика, а политика делается наверху - до простого народа она не доходила.

Интересно, что к Константинополю ушли в основном небольшие приходы – 10–15 человек. В общем числе к ним перешли 5–7% верующих Эстонии. Здесь стоит отметить, что история Православия в Эстонии очень интересна.

На 1940 год, на момент присоединения Эстонии к Советскому Союзу, Эстонская Апостольская Православная Церковь по количеству верующих превосходила древние патриархаты - Александрийский, Антиохийский и Иерусалимский. Почти каждый пятый житель Эстонии был православным. При этом это были в основном сами эстонцы - крестьяне, предки которых перешли в Православие еще в царской России. Такая интересная история, совсем не типичная для истории Православия в нашей стране. Покойный Патриарх Алексий II защитил диссертацию и написал прекрасную книгу на эту тему. В 40-е годы XIX века во времена правления Николая I почти 150 000 эстонских крестьян перешли в Православие. Притом что эстонские бароны этому сильно сопротивлялись: устраивали настоящие репрессии с применением физической силы. Но, несмотря ни на что, крестьяне твердо заявили: «хотим веру русского царя». В этой ситуации очень мудро и аккуратно поступило императорское правительство. Бароны пытались это представить как народный бунт, чего так боялся император. Но никаких народовольческих идей в этих краях не было, было искреннее желание принять истинную веру. Поэтому приходилось искать компромисс, который

бы устроил все стороны. Так на эстонской земле укреплялось Православие. В те годы было построено больше 100 церквей, причём очень красивых - в национальном балтийском стиле из тёсаных валунов. Сбор средств на строительство церквей шел по всей Российской империи. И это был очень важный миссионерский момент. Как делали бароны? Вот вам благолепная красавица кирха, здесь молимся мы. А вы молитесь буквально в сарае. Зачем вам это нужно? И для многих крестьян это был настоящий соблазн. Поэтому новые великолепные храмы помогли укрепиться Православию в этих краях.

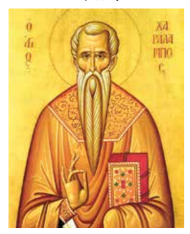
Что интересно: когда Эстония отделилась после распада Российской империи, эстонские власти были уверены, что Православие у них исчезнет, так как это сугубо вера русских людей. Ничего подобного не случилось. Эстонские православные свою веру отстояли. Но советский период очень сильно ударил по Православию. Это русский человек, будучи стеснён обстоятельствами, не имея церкви и литературы, может сохранить огонёк своей веры. Но эстонское Православие в условиях жёсткого государственного контроля стало чахнуть.

Возвращаясь к отношению между прихожанами разных церквей, стоит признать, что все было очень непросто. Мы видели, как политика вмешивалась в религиозные отношения. И этот . раскол порой проходил между самыми близкими людьми. Мь дружили с семьей эстонского священника, который жил в одном доме со своими родителями. Он сам чистый эстонец, его матушка – эстонка. Он – клирик Московского Патриархата. А его родители, читая прессу, время от времени задавали вопрос: «Чем вообще ты занимаешься? Почему ты идешь против своего народа?» Невоцерковленному человеку всегда сложно разобраться в такой ситуации. Ему что пресса в ум вложит, он так и говорит. Поэтому история любого раскола всегда проходит не по государственным границам, а через сердца людей.

– Сейчас Вы настоятель

храма священномученика Харалампия в поселке Ковалево. Расскажите нам про свой приход. Почему храм освящен в честь не самого почитаемого святого у нас на Руси?

- Мне трудно сказать, как так вышло, - я пришел уже в существующий храм. Но это удивительный святой, который особо почитается в Греции. Там много храмов в честь этого святого. Я был в Черногории, в монастыре Морача, где хранится частица мощей Харалампия. Местные жители относятся к нему с особым почтением. А то, что в нашей стране он не особо известен, так это лишь стечение обстоятельств. Границы дают о себе знать. Вы знаете, что святитель Спиридон Тримифунтский не был так почитаем в нашей стране до начала 90-х годов прошлого столетия. Как только у людей появилась возможность ездить за границу. они прониклись любовью к этому удивительному святому. До сих пор у нас нет полиелейной службы святителю Спиридону.



А я и моя семья, да и наши прихожане, со временем полюбили так же и святого Харалампия, почувствовали его силу. Интересно, что наш Владыка — Епископ Игнатий — рассказывал, что еще в Москве у него был Харалампиевский храм, и он очень этого святого почитает.

Священномученик Харалампий прожил больше 100 лет, мученической кровью запечатлел своё исповедание Христа, и во время мучений он получил от Господа откровение о том, что по его молитвам будут отступать беды и моры. И Православный Восток на своем опыте ощущает эту помощь.

- Теперь мы знаем, где мы должны молиться, чтобы отступила современная эпидемия!
  - Милости просим в наш храм!
- Отец Александр, как-то так Господь вас ведёт, и вы вновь оказываетесь свидетелем раскола, ведь храм у вас непростой, и пришёл он из такого же раскола. В связи с этим два вопроса. Как простой прихожанин попадает в этот раскол? Что на него влияет, как вы думаете? И как этот раскол можно уврачевать?
- История нашего храма действительно непростая. Когда меня спрашивают, а что там было до вас? Я говорю, что все было как в мультфильме Простоквашино: «Я сам по себе мальчик, свой собственный». Ну не может быть сам по себе мальчик. И так же храм вне епархии. без епископа не может существовать. Всё, где в основании не лежит Христос, всё подлежит разорению и разрушению. И мы видим на примере общины этого храма - большая часть прихожан разбежалась, хотя строили. говорят, с огромным воодушевлением. Сперва поставили часовню,

затем пристроили алтарь и притвор. Потом построили ещё одну часовню рядом, одну часовню над ручьём - так строить они воодушевились, а что дальше делать, они не знают. У меня сложилось впечатление, что прихожане даже службу не знали. Когда мы служили всенощное бдение, для них это было незнакомо. Т.е. построить храм они построили, а что дальше - никто не знает. А не знают, потому что нет этой связующей пуповины с Матерью-Церковью, не получают они Благодать Святого Духа.

# Что стало с людьми, которых здесь крестили, венчали?

- Все очень непросто. У людей возникает много вопросов, на которые сложно найти ответы. Я уверен, что причиной расколов как раз и являются эти сложные вопросы. Мы же не будем закрывать глаза на те проблемы, которые существуют. Мы не должны фарисействовать и говорить, что мы совершенные. Есть определенные сложности в церковной жизни: люди в Церковь приходят из мира, и приносят в Церковь мирские понятия и привычки. Но есть люди, которые желают, чтобы в Церкви были идеальные условия, причем идеал этот они придумывают сами. И как результат, у некоторых возникает простая мысль: раз в Церкви не все соответствует моим желаниям, я создам свою церковь, где меня все будет устраивать.

#### И как уврачевать такой раскол?

- Первое - собственным примером. Мы не должны подавать повода думать о нас плохо. Мы усиленно должны в своей жизни бороться с грехом. Причем это задача не только духовенства, но и мирян. И второе – объяснять людям, что вне Церкви нет спасения. Объяснять, где разница между личным грехом христианина и Тела Христова - Церкви. Но главное, конечно, наш личный пример. «Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» (Мф. 5:16)

# - Как же трудно при этом избежать того самого фарисей-

– Это вполне объяснимо. Когда человек приходит в Церковь, его переполняет настоящая радость. Человек начинает ощущать себя чадом Божиим. Тому, кто только пришел к Богу, дается даровая призывающая благодать, которая помогает человеку при первых шагах. А дальше нужно трудиться. И тут выясняется, что трудиться - тяжело, и для движения вперед нужны настоящие примеры перед глазами. А с примерами у нас тяжело. Но тяжело не потому, что в наших храмах таких людей нет. а потому что очень часто наша гордость не позволяет нам увидеть пример настоящего христианина в человеке, который стоит рядом с нами на службе. Будем же молиться. чтобы Господь даровал нам силы на то, чтобы мы помогли победить этот страшный духовный недуг. Чтобы мы смогли внимательно посмотреть на себя, на окружающих нас людей, и смогли начать менять свою жизнь. Т.е. начать покаяние. И я уверен, что, если мы начнем прикладывать свои усилия, чтобы ступить на этот непростой путь, Господь обязательно нас поддержит, никогда не оставит, и единство Церкви будет непоколебимым, по слову Христа: «...Я создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют её» (Мф 16:18).

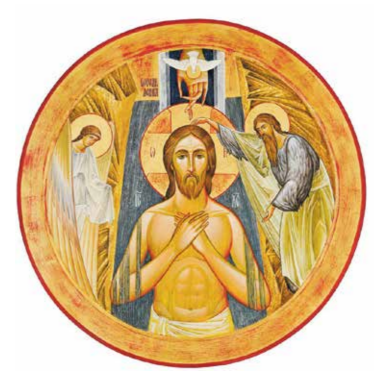
# Тайна Святой Троицы

(Окончание. Начало на 1-й странице)

Многие богословы пытались найти аналогии в реке. Так, например, писал Августин Блаженный: «Когда нас спрашивают об источнике, мы не можем сказать, что он есть сама река; и когда нас спрашивают о реке, мы также не можем назвать ее источником; наконец, мы не можем назвать питьевую воду, которая взята из источника или из реки, ни самой рекой, ни источником. Однако в этих трех вещах вместе мы признаем одну и ту же воду, и когда нас спрашивают о каждой из них, то мы по отдельности также назовем их водой». С началом промышленной революции богословы стали использовать аналогию трех агрегатных состояний воды. Если представить, что в одном сосуде находится вода в трёх разных состояниях, в трёх образах бытия - в виде льда, жидкости и пара - то это не даст нам оснований утверждать, что в данном сосуде - три воды. Ведь и лёд, и жидкость, и пар – одно по сущности вещество: вода. Подобно этому и Отец, Сын и Святой Дух, отличаясь Друг от Друга образами бытия, - не три Бога, но один.

## Дерево

Ещё одна аналогия, которая нашла выражение в святоотеческой литературе, - аналогия между Пресвятой Троицей и деревом. Корень, ствол и крона дерева состоят из одной по сущности древесины, при этом они различаются между собой, ибо ни корень не является ветвями или стволом, ни ствол - корнем или ветвями, ни ветви - стволом или корнем. Также и Отец, Сын и Святой Дух, различаясь между Собой ипостасными свойствами, обладают единой сущностью - Божественной. Святой Патрик эту аналогию приводил на примере клевера, так почитаемого в Ирландии: «Посмотрите на клевер. Разве вы не видите, что это и один листок, и три листка», - сказал святой, - так и в Троице Одна Сущность и Три Личности».





# Треугольник

Отец Сергий Булгаков, размышляя о человеческом самосознании, писал: «Как я могу самоопределиться? Как могу осознать свою индивидуальность? Только в отношении к чему-то иному, к тому, что не я. Я могу осознать самого себя только по отношению к «Ты» и «Он». Во взаимном общении этого треугольника - Я, Ты и Он, выявляется моя идентичность как личности». А академик Раушенбах пытался объяснить тайну Троицы близкой ему аналогией: «Триединство - элементарное понятие, а богословы не могли его понять, потому что не обращались к математике... Для доказательства того, что понятие Троицы логически безупречно, я привел вектор. Как известно, вектор имеет три компоненты, которые задают по трем основным направлениям. Три вектора по трем основным направлениям и один вектор - одно и то же, то есть Троица. Поэтому один Бог и в то же время три - абсолютно объяснимо логически».

# Человеческая личность

Можно углубиться в самого себя и увидеть триединство внутри нас самих. Наш ум — образ Отца, словесная способность — образ Бога Сына, сила, которой живет наше тело — отпечаток Святого Духа. Такую трактовку предлагал святитель Игнатий Брянчанинов: «Наш ум, слово и дух, по единовременности своего начала и по своим взаимным отношениям, служат образом Отца, Сына и Святого Духа».

## Радуга

Святитель Василий Великий самой совершенной из аналогий, заимствованных из тварного мира, считал радугу, потому что «один и тот же свет и непрерывен в самом себе и многоцветен». «И в многоцветности открывается единый лик - нет середины и перехода между цветами. Не видно, где разграничиваются лучи. Ясно видим различие, но не можем измерить расстояний. И в совокупности многоцветные лучи образуют единый белый. Единая сущность открывается во многоцветном сиянии».

## Свеча

Свет трёх свечей, зажженных от одной – ещё один яркий образ, употребляемый в свято-отеческом триадологическом богословии. Смысл его в том, что свет трех свечей – один. В том, что две свечи зажжены от одной, первой, – намёк, что Причиной бытия Сына и Святого Духа является Отец. Этот образ связан с символикой Божественного Света, а также с символикой Божественного огня.

# Семья

Протоиерей Дмитрий Смирнов предлагает нам другой, очень близкий многим из нас, образ: «Человек создан Богом не как индивидуум, а как семья - «мужчину и женщину сотворил их». Человек - существо, созданное Богом по образу и подобию Его, и образ Пресвятой Троицы - это троичность человека, которая так же проявляется в трех ипостасях: мужская ипостась, женская ипостась и детская ипостась. Это три ипостаси одного единого человеческого существа, поэтому человек максимально развивается и реализует себя по Божественному замыслу именно в семье. В браке все три составляющие нашего человеческого естества - дух, душа и тело - получают свое наивысшее разрешение, так задумано Богом. И вот это отражение троического Божества в человеке - самое главное, что есть в нашем бытии. И счастлив человек более всего может быть именно только в семье».

Но какие бы аналогии ни пытался найти человек, мы не в силах описать Божественную истину языком тварного мира. Но мы точно знаем, что сразу после перехода в вечность нам все станет ясно. Лишь бы не было слишком поздно.

# Выпускной в епархиальной Православной гимназии «Логос»



27 мая 2022 года состоялся первый выпуск в нашей епархиальной Православной гимназии «Логос». Торжественное мероприятие началось с благодарственного молебна, который возглавил епископ Выборгский и Приозерский Игнатий в храме Святых равноапостольных Константина и Елены.

После совместной молитвы всех гостей и учащихся ждал праздничный концерт в стенах гимназии. Выпускников поздравляли ученики младших классов, которым еще предстоит стать выпускниками, педагоги и, конечно, родители, такие взволнованные и счастливые одновременно. С напутственным словом и благословением к ученикам обратился Владыка. Он пожелал им продолжать успешно учиться, достойно исполнять обязанности гимназиста и, конечно, следовать заповедям Божиим. Наши попечители передали в дар гимназии два старинных образа, перед которыми теперь будут молиться многие поколения наших гимназистов.

За эти 4 года наши выпускники проделали большой путь - от совсем юных и робких дошколят до настоящих гимназистов. Но вместе с ними этот путь прошла и гимназия «Логос». 4 года назад в первый класс ребят приглашали на семейное обучение. Они занимались в небольшом помешении на территории храма Спаса Нерукотворного Образа на Дороге Жизни. Сейчас Православная гимназия «Логос» - полноценное образовательное учреждение с государственной аккредитацией. За эти годы было построено большое здание, создан уникальный педагогический коллектив, налажено взаимодействие с комитетом по образованию, выстроена образовательная программа. Это колоссальный труд, который мог быть выполнен лишь с Божьей помошью.

Школа – это целый мир. Обычно родители лишь привозят своих детей на занятия, даже не представляя, какая жизнь кипит в стенах школы. Ведь ребенка нужно не только научить, его нужно накормить, воспитать и даже немного развлечь. Но главное – создать все необходимые условия для того, чтобы ребенок мог развивать те таланты, которые даровал ему Госполь

Для каждого любящего родителя всегда очень сложный этап – школьные годы ребенка. И здесь очень важны именно первые годы обучения - период, когда у ребенка формируются навыки обучения. И если в этот момент помочь ребенку научиться любить процесс познания и учебы, многих проблем в дальнейшем удастся избежать. И это титанический и кропотливый труд педагогов, которые, вкладывая частичку своего сердца в каждого малыша, возводят тот фундамент, на котором ребенок построит небоскреб своего образования. И прежде всего этому помогает всесторонняя забота, которая окружает наших гимназистов. Вообще, человек сам по себе очень любопытен. И задача педагога не отбить это любопытство, а наоборот, научить ребенка постоянно открывать для себя что-то новое. И этому способствуют экскурсии и паломнические поездки, которые регулярно проходят в гимназии. Наши ребята за прошедший год посетили множество дворцов и храмов, и с легкостью ответят на вопросы, ответы на которые знает далеко не каждый взрослый. Знаете ли вы, почему замок напротив летнего сада называется Михайловским, хотя в нем жил один лишь император Павел І? А наши гимназисты легко расскажут вам, что замок назван в честь Архистратига Божия Михаила, в честь которого освящен домовой храм в этом замке. Ребята не только знают этот факт, но и были в этом удивительнейшем по красоте храме, о котором мало кто знает. И такие открытия помогают нашим гимназистам развивать познавательную функцию своего разума, что обязательно поможет им в будущем.

Современная концепция образования в нашей стране позволяет родителям выбирать ту образовательную программу, по которой будет обучаться их ребенок. Сейчас существует огромный выбор образовательных





Счастливые выпускники, для которых только что прозвучал первый последний звонок в епархиальной Православной гимназии «Логос».

программ. Но, к огромному сожалению, все они имеют один общий недостаток. Все программы ориентированы на единственный результат - оценка в дневнике. И лишь педагог способен в рамках действующих программ научить родителей уделять особое внимание не количеству, а качеству. Мало иметь пятерку по литературе, намного важнее, сколько книг ребенок при этом прочитал. А еще важнее - сколько осмыслил и пережил в своей душе, а значит, сделал правильные выводы. И это может сделать лишь тот учитель, который по-настоящему любит своих учеников и свой труд.

Наш преподавательский состав внимательно следит за тем, чтобы ребята развивались гармонично. Ребенок не должен только уметь читать и писать, мы должны развивать все аспекты его жизни. В гимназии уделяют особое внимание и творческому развитию. Участие в постановках театральной студии не только учит детей актерской игре, но и ларит незабываемые эмошии от игры на большой сцене - ребята выступали на Рождественском концерте в Доме искусств Ленинградской области вместе с заслуженными коллективами. При этом наши гимназисты учатся работать своими руками - для мальчиков организована секция деревообработки в наших столярных мастерских. Но очень важно при развитии ребенка не забывать про его физическое здоровье. Для полноценного развития наши дети посещают бассейн и катаются на лыжах. Все это позволяет обеспечить всестороннее разви-

Но все-таки главная задача всего коллектива Православной гимназии «Логос» — не только хорошие отметки учеников, но и воспитание нового поколения

тие ребенка.

людей, для которых Православие станет не знакомым словом, а образом жизни. В нашем обществе сейчас много говорят про морально-нравственное воспитание детей, многие ученые ищут ту форму, которая позволит сберечь наше подрастающее поколение. А тем временем рецепт этого семейного и общественного счастья давно известен. Ребенок – это зеркало его семьи. Ро-

И глядя на наших выпускников, мы видим, что этот труд был не напрасен!

Главным подарком для педагогов в этот день стали не цветы, а успехи детей, который прекрасно справились с итоговой аттестацией. Настоящий учитель всегда радуется успехам своих учеников – это результат того тяжелого многолетнего пути, который они прошли вместе. И этот путь вме-



дители своим примером должны научить ребенка любить читать книги, привить ребенку любовь к искусству, классической музыке. Вкус ребенка закладывается в самом раннем детстве. Но самое главное для любого родителя научить ребенка любить Бога. И если родители являются православными людьми не по букве, а по духу, если Евангельские ценности в этой семье - не красивый образ, а образ мысли, тогда и ребенок будет расти с именем Бога на устах, а значит, и в сердце. И цель Православной гимназии - синергия: совместный труд по воспитанию ребенка педагогов, священников и родителей.

сте с ними проделали и счастливые родители. Это значит, что ключ к правильному воспитанию и обучению наших детей был найден. А главным подарком в этот день стала прекрасная новость было принято решение о наборе учеников в среднюю школу. Совсем еще молодая Православная гимназия «Логос» продолжает свое развитие. И развивается она вместе со своими детьми: уже 1 сентября сегодняшние выпускники сядут за парты, чтобы усиленно грызть гранит науки программы пятого класса, и хочется от всей души пожелать им помощи Божьей на этом непростом

Газета «Дорога Жизни», июнь 2022 г.
Главный редактор: протоиерей Роман Гуцу.
Ответственный редактор:
диакон Дмитрий Чуев.
188643, г. Всеволожск, ул. Шишканя, дом 11-б.
Тел. 34-486.

Электронная почта: xram-dg@mail.ru Наш сайт: www.vsevhram.com Газета распространяется бесплатно. При перепечатке материалов ссылка на газету обязательна. Газета отпечатана: ООО «МДМ-печать».
Адрес: 188640, г. Всеволожск, Всеволожский пр., 114.
Заказ № 07-15. Тираж 1000 экз.
Подписано в печать: 07.06.2022 г. по графику – 16.00,
фактически – 16.00. Дата выхода в свет: 11.06.2022 г.